
42 

Вестник № 2

УДК 159.922
Капустина Н.Г.

ПСИХОЛОГИЯ ТОЛЕРАНТНОСТИ
КАК ВНУТРЕННЕГО РЕСУРСА ЛИЧНОСТИ�

Аннотация: В статье освещается авторский подход к пониманию толерантности 
как внутреннему ресурсу личности. Он был разработан на основе анализа психологи-
ческих исследований, посвященных проблеме толерантности. Рассматриваются под-
ходы к структуре, функциям и психологическим механизмам толерантности.

Ключевые слова: толерантность, ресурсы личности, этическое мировоззрение, 
картина мира.

Актуальность исследования определяется глобальными социально-экономи-
ческими преобразованиями, происходящими в мире, обществе и оказывающими вли-
яние на жизнь каждого из живущих на Земле. Расширение границ действительности, 
которую познает современный человек, взаимовлияние и взаимопроникновение раз-
личных культур в этом процессе с неизбежностью ставят перед проблемой формиро-
вания толерантности. Интерес к этой проблеме высок как со стороны ученых, так и со 
стороны практиков. Однако приходится признать, что на данный момент количество 
эмпирических разработок значительно преобладает над теоретическим осмыслени-
ем сложных вопросов данного феномена. Между тем, теория объединяет, синтезиру-
ет отдельные достоверные знания в единую, целостную систему, объясняет явления 
своей предметной области, является средством достижения нового знания во всех 
его формах. Она имеет и практическое приложение, выполняя предсказательную и 
прикладную функции. Теоретико-эмпирическое изучение проблемы формирования 
толерантности у детей 6-11 лет позволит оптимизировать данный процесс. А это не-
обходимо, поскольку в сложных социально-политических условиях жизни в «век не-
определенности» [Р. Мэй], «экзистенциальной фрустрации» [В. Франкл] именно то-
лерантность будет способствовать развитию человеческого начала в каждом из нас, 
послужит базой чувства стабильности и личностного развития.

В отечественной науке рассматривались общефилософские вопросы толерант-
ности [Ю. Бромлей, Р.Р. Валитова, В.А. Лекторский, В.Г. Миронов, В.А. Петрицкий и 
др.]. Психологические аспекты ее изучения представлены работами А.Г. Асмолова, 
Ф.Е. Василюка, И.Б. Гриншпуна, Е.О. Смирновой и др. Исследования толерантности 
проводятся в направлении ее рассмотрения как устойчивости [В.В. Бойко, Ю.М. За-
бродин, В.И. Лебедев, В.С. Чернявская и др.], личностных черт [Г. Айзенк, Г. Оллпорт 
и др.] и терпимости [Е.Ю. Клепцова, Е.Г. Левченко, Е.П. Непочатых, В.С. Поликарпов 
и др.]. Участниками исследований чаще всего становились подростки [Г.У. Солдато-
ва, Л.А. Шайгерова, П.В. Степанов и др.], учителя [Е.Ю. Клепцова, Е.Г. Левченко, О.Б. 
Нурлигаянова, В.С. Чернявская и др.] и студенты [Е.Г. Виноградова, Н.Ю. Кудзиева, 
Ю.В. Кузнецова, В.А. Панина и др.]. Системообразующим фактором толерантности 
признано субъективное благополучие [Н.К. Бахарева]. 

Выявленные в ходе анализа исторические аспекты возникновения и разви-
тия термина «толерантность», а также установленные подходы к его пониманию и 
специфическим чертам в современной психологии позволили нам сформулировать 
следующее определение. Толерантность – система внутренних ресурсов личности, 

� © Капустина Н.Г.



Вестник № 2

43

отражающая готовность и способность личности позитивно и продуктивно решать 
сложные задачи взаимодействия с самим собой и другим, отличающимся по внешнос-
ти, мыслям, чувствам, ценностям, поведению, способствующая невосприимчивости 
к провоцирующим факторам среды. Ресурс – запас, источник, средство, к которому 
обращаются в необходимом случае [8, 667]. Толерантность может: 1) реализоваться в 
разных системах: «Я», «Я - Другой»; 2) находиться в актуальном или потенциальном 
состоянии; 3) проявляться в разных видах: межличностная, межэтническая, гендер-
ная и т.п., основываясь при этом на единой готовности и способности личности пози-
тивно и продуктивно решать сложные задачи взаимодействия. 

Предпосылками формирования толерантности являются природные задатки, 
детерминирующие свойства нервной системы индивида и особенности личности. Но 
ни то, ни другое фатальным не является и само по себе не определяет – быть или не 
быть человеку толерантным, проявлять или нет толерантное поведение в отношении 
себя и другого. Как отмечает Л.И.Божович, не существует ни одной врожденной осо-
бенности организма, которая была бы полностью нейтральной для психического раз-
вития, а следовательно, и для формирования личности. Но это – влияние непрямое и 
неоднозначное, оно может приводить к разным результатам, в зависимости от того, 
какое место эта особенность занимает в общем ходе формирования личности ребенка 
и какую функцию она в нем выполняет [2]. 

В структурном отношении толерантность содержит когнитивную и операцио-
нальную составляющие. Первая включает: а) знания о толерантности и толерантном 
поведении, его преимуществах; б) представления о приемах, способах, стратегиях то-
лерантного взаимодействия; в) осознанное желание соответствовать представленным 
образцам (мотивированность). Вторая представляет собой совокупность опыта воп-
лощения соответствующих знаний и представлений в конкретных ситуациях. Этот 
опыт включает как эмпирические обобщения о ситуациях взаимодействия, сделан-
ные его носителем независимо от специальных знаний, так и усвоенные в процессе 
намеренно организованной деятельности.

Толерантность формируется целенаправленно и поэтапно. Формирование то-
лерантности – это начальный этап процесса ее становления и развития в ходе спе-
циально организованной деятельности, направленной на расширение области осоз-
нанной компетентности. В нем когнитивный компонент будет несколько опережать 
операциональный. Предпосылками формирования толерантности являются: свойс-
тва нервной системы, особенности личности и специфика субъектного индивидуаль-
ного опыта. Встреча с непохожим другим и необходимость взаимодействия с ним 
представляет один из вариантов стрессовой ситуации. В связи с этим толерантность 
можно рассматривать как одну из составляющих такого поведения, которое позволя-
ет субъекту с помощью осознанных действий способами, адекватными личностным 
особенностям и ситуации, справиться с трудной жизненной ситуацией или стрессом 
(т.е. копинг-поведением). Принятое в исследовании определение толерантности поз-
волило выделить следующие компоненты толерантного поведения: активность, осоз-
нанность (то есть способность к этической рефлексии), уважение, принятие другого, 
самообладание.

Когнитивный и операциональный компонент взаимосвязаны: как знания ока-
зывают влияния на опыт, так и опыт воздействует на имеющиеся понятия и пред-
ставления. Что и каким образом будет скорректировано, зависит от эмоциональной 
вовлеченности субъекта в ситуацию, от оценки значимости происходящего для кон-
кретного лица.

Толерантность является ядерным образованием этического мировоззрения 



44 

Вестник № 2

субъекта.
Этическое мировоззрение – это целостный образ окружающего социального 

мира, складывающийся и изменяющийся в субъектном опыте младшего школьника. 
Это психологическая система, которая, согласно Л.С.Выготскому, представляет собой 
неразложимое образование, где каждый из компонентов функционирует и преобра-
зуется только в связи с остальными. Само изменение их связей и каждого компонента 
внутри системы составляет процесс ее развития [3]. Этическое мировоззрение как 
система включает ряд компонентов. Это: ее категориальная структура и имплицитная 
этическая теория, формирующиеся в субъектном этическом опыте, этическая реф-
лексия, эмоциональное мироощущение, этическая картина мира. 

Этическое мировоззрение призвано выполнять ряд функций. Аксиологическая 
функция реализуется в формировании представлений о должном, возможном и доз-
воленном во взаимодействии с другими и собой. Прогностическая способствует вы-
страиванию предположений о других и себе в ситуациях взаимодействия. Функция 
опережающего отражения обеспечивает возможность предвидеть ход развития взаи-
модействия в зависимости от предпринятых действий. Агглютинативная способству-
ет созданию целостного образа мира на основе «встраивания» частей воспринятых 
образов и представлений в уже имеющийся образ и картину мира. Адаптивная спо-
собствует вхождению в определенную социальную микросреду.

Этическое мировоззрение начинает формироваться с ранних этапов онтогенеза. 
Как отмечал еще Ж.Пиаже, к двум годам ребенок осознает предписанные правила, а к 
3-4 его сознание насыщенно взрослыми правилами. Но основная проблема заключа-
ется в том, что «…социальное не является единым» [9, 137].

Как было определено, этическое мировоззрение – это система, образованная из 
множества структурных элементов. Она обладает свойствами, новыми по отношению 
к свойствам ее структурных элементов, причем эти новые свойства обусловлены не 
только свойствами самих структурных элементов данной системы, но и зависят от 
их взаимодействия как внутри, так и, во многих случаях, с внешней средой. В связи с 
этим нельзя изучить закономерности поведения самой системы, изучая только зако-
номерности поведения ее элементов, так как свойства конкретной системы во многом 
задаются извне, то есть во многом внешний мир формирует свойства системы. Следо-
вательно, изучение сформированности какого-то одного из компонентов этического 
мировоззрения не дает представления о его развитии в целом. Оно не может быть 
изучено исходя из особенностей представлений сформированности о какой-либо 
этической норме (или нормах). Необходимо одновременно изучение информацион-
ной среды и специфики социальной ситуации развития ребенка.

Категориальная структура этического мировоззрения - совокупность инва-
риантных отношений между элементами и частями этического мировоззрения, взаи-
мосвязанных между собой координированными функциональными связями и отно-
шениями, направленными на сохранение данной целостности, при которых свойство 
самой системы не сводится к сумме свойств элементов. Основные компоненты эти-
ческого мировоззрения: этические суждения, этические понятия.

В категориальной структуре этического сознания базовыми являются катего-
рии добра и зла. Традиционно они рассматриваются практически всегда в дихотомии: 
одно определяется через другое. В истории философии условно выделяют три основ-
ных этапа понимания добра и зла. Первый – конвенциональный, когда этические при-
нципы зависят от конкретного жизненного, социального и конфессионального опыта 
и от условий человеческой и природно-социальной среды. Второй – онтологический: 
добро и зло укоренены тем или иным образом в самой структуре реальности либо 



Вестник № 2

45

порождаются абсолютным началом мироздания. И третий – интуитивно-априорный, 
предполагающий идеи добра и зла как фундаментальные интуиции либо врожденные 
идеи индивидуального сознания и в таком своем качестве не подлежащие рациональ-
ной рефлексии и концептуально-теоретическому обоснованию [5]. 

Понятие «добро» многозначно. Это и моральное деяние, и материальные блага 
(«нажил много добра»), и объективная характеристика предмета (объекта), фиксиру-
ющая его совершенство в сочетании с эмоциональным одобрением («добрая шуба», 
«добрый конь»), и ценность и полезность чего-либо для человека («добрая весть»), 
а также нравственное качество человека («добрый мальчик») [4, 5]. Добро – это все 
то, что поддерживает нормальное существование общества, обеспечивает увеличение 
общественного богатства, способствует росту производства материальных и духов-
ных благ, обеспечивает развитие всех продуктивных способностей каждой личности 
[4, 11]. При этом добро – это безусловное требование человечности. 

Зло противоположно добру и поэтому рассматривается как то, что препятству-
ет удовлетворению интересов человека и человечества. Различают три формы (изме-
рения) зла: физическое, социальное и моральное. Первое – это болезни, стихийные 
бедствия. Физическое зло вызывается естественными закономерностями. Второе - 
это войны, экономические кризисы, т.е. негативное воздействие на интересы людей 
объективных общественных процессов. И третье, моральное зло, связано с произво-
лом разумных существ [7, 11]. Еще Аристотель утверждал, что третье измерение зла 
обусловлено отсутствием или слабостью нравственного начала и порочностью. В це-
лом зло определяется как все то, что разрушает систему, ведет ее к деградации. Такая 
система по ряду объективных причин не может долго прогрессировать [5]. 

Представление о добре и зле формируется в процессе приобретения субъект-
ного этического опыта и влияет на процесс взаимодействия с другими, а также на 
переживаемые в нем чувства.

Субъектный этический опыт – это отражение в сознании ребенка результатов 
и последствий взаимодействия социальных объектов, содержание которого представ-
лено четырьмя взаимосвязанными компонентами (перечислены в порядке развития 
в онтогенезе): эмоционально-чувственным, включающим в себя переживания, эмо-
ции и чувства; аксиологическим, характеризующимся личностными смыслами, пред-
ставлениями о ценностях; когнитивным, основа которого – знания, представления и 
поведенческим. Результат субъектного этического опыта – социоморальный вывод, 
т.е. предположения о социальных отношениях, о возможном и долженствующем во 
взаимодействии с другими. Специфика социоморального вывода в возрасте 6-11 лет 
заключается в том, что он не всегда вербализуется, а присутствует в сознании в виде 
модели поведения. Еще одной отличительной чертой социоморального вывода явля-
ется его устойчивость, т.е. сравнение реальной ситуации с когда-то сделанным выво-
дом зачастую приводит к стремлению изменить что-то в ситуации или ее субъектах, 
но не в выводе. Базовый компонент субъектного этического опыта – эмоционально-
чувственный. Он формируется в процессе переживаний чувств и эмоций ребенком, 
возникающих в процессе субъективного отражения им событий и явлений окружаю-
щего мира. На его основе формируется нетеоретическая форма этического мировоз-
зрения - эмоциональное мироощущение. 

Эмоциональное мироощущение - это эмоционально-психологическая сторона 
этического мировоззрения на уровне настроений, чувств, переживаний; это эмоцио-
нальная реакция ребенка на окружающую его действительность. Сущность эмоцио-
нального мироощущения представляет собой чувственное переживание, основанное 
на принципах эмоционального восприятия, отношения к нему. Мироощущение вы-



46 

Вестник № 2

ступает как обобщение данных субъектного опыта личности и выражается в реакции 
ребёнка на различные ситуации в его жизни, в его настроении. Это содержание и спо-
соб осознания действительности, а также принципы жизни, определяющие характер 
деятельности. Характер мироощущения способствует постановке определенных це-
лей, из обобщения которых образуется общий жизненный план, формируются идеа-
лы, придающие этическому мировоззрению действенную силу. Мироощущение имеет 
огромный жизненный практический смысл. Оно влияет на нормы поведения, на от-
ношение человека к труду, к другим людям, на характер жизненных стремлений, на 
его быт, вкусы и интересы. Это своего рода духовная призма, через которую воспри-
нимается и переживается всё окружающее. Мироощущение состоит из архетипичес-
ки априорных представлений о мире. Оно формируется при первых онтологических 
соприкосновениях этих архетипических установок с окружающим миром [13].

Эмоции сопровождают человека всегда. Постепенно преобладание тех или иных 
эмоциональных состояний приводит к формированию и становлению у него опре-
деленного эмоционального мироощущения. Переживание формирует позитивное 
или негативное отношение к явлению, объекту или субъекту. Значение переживания 
С.Л.Рубинштейн определяет так: «Индивидуальное сознание конкретного индиви-
да, которое изучает психология, - это в действительности единство знания и пере-
живания» [12, 86]. «Каждый акт сознания сопровождается более или менее гулким 
резонансом, который он вызывает в менее осознанных переживаниях, - так же как 
часто более смутная, но очень интенсивная жизнь не вполне осознанных пережива-
ний резонирует в сознании» [там же, с.17]. Переживание в психологии понимается 
как непосредственная внутренняя субъективная данность психического явления. Это 
особое субъективное, пристрастное отражение мира, взятого в отношении к субъек-
ту, с точки зрения предоставляемых им возможностей удовлетворения актуальных 
мотивов и потребностей субъекта. 

Л.С.Выготский под переживанием понимал особую интегральную единицу со-
знания, изначально сопряженную с социальными обстоятельствами развития лич-
ности. Обращение к работам позволило установить, что настроение - это устойчивые 
эмоциональные и психические состояния умеренной или слабой интенсивности, про-
являющиеся в качестве положительного или отрицательного эмоционального фона 
психической жизни. Переживания, возникающие у ребёнка, непосредственно влияют 
на его настроение. Главный психологический смысл настроения – реализация регуля-
тивных функций личности в психических состояниях.

Психологическая защита и копинг-поведение играют важнейшую роль в станов-
лении эмоционального мироощущения детей 6-11 лет. 

Этическая рефлексия (от лат.reflexio - обращение назад) – процесс самопозна-
ния субъектом внутренних психических актов внутренних состояний, переживаний в 
процессе взаимодействия с другими и в ходе последующей их оценки. Согласно тра-
диционному философскому пониманию, рефлексия рассматривается как критическая 
активность человека, направленная им на свое познание. Субъектный опыт является 
той непосредственной данностью, на которую направлено познание в рамках рефлек-
сии. Явление рефлексии состоит в том, что субъект познания сам для себя становится 
объектом познания.

Логико-философский анализ понятия рефлексии показал, что рефлексия явля-
ется неотъемлемым компонентом мышления. Современные исследования рефлексии 
конкретизируют логико-философское значение этого понятия. Рефлексия как ком-
понент мышления внутренне связана со способностью человека к разрешению про-
тиворечия. Присутствие рефлексии позволяет человеку рассматривать основания 



Вестник № 2

47

собственных действий при решении задач. Рефлексия проявляется при анализе че-
ловеком средств собственного познания в их отношении к его целям и условиям. Все 
исследователи подчеркивают, что рефлексия - это деятельный механизм изменения и 
преобразования.

В наиболее общем теоретико-психологическом контексте рефлексия рассмат-
ривается как фундаментальное качество сознания. В зависимости от того, на какие 
основания ориентируется человек при выполнении действия, выделяют формаль-
ную (внешние, ситуативные основания) и содержательную (внутренние, существенно 
обобщенные основания) рефлексию [12 и др.]. Таким образом, этическую рефлексию 
можно рассматривать как деятельность сознания по исследованию своих действий, 
мотивов и их рациональной и эмоциональной оценке. Рефлексивность – это выраже-
ние и сущность «диалогического мышления» [12]. Этическая рефлексия выполняет 
следующие функции: осознание смысла морального требования, императива и выра-
ботка личного к нему отношения. С ее возникновением усиливается рост мировоз-
зренческого пласта сознания, что способствует становлению автономии личности, 
обогащению ее субъектного опыта.

Имплицитная этическая теория (от англ.implicit – не выраженное явно) – со-
вокупность неявных представлений субъекта о возможном и долженствующем в 
процессе взаимодействия с другими, основанная на предположениях о своих пере-
живаниях и состояниях, о состояниях и переживаниях других и прогнозировании си-
туации. Она позволяет сформировать целостное представление о механизмах и зако-
номерностях межличностного взаимодействия.

Картина мира этическая – единая когнитивная ориентация, которая является 
невербализованным, имплицитным выражением понимания людьми правил в про-
цессе межличностного взаимодействия. Эта ориентация часто не осознается и может 
не быть сформулирована абстрактно, но, тем не менее, будет определять этический 
выбор в ситуации взаимодействия.

Таким образом, в разрабатываемом нами подходе гармонизированы взаимосвя-
зи между основными составляющими этического мировоззрения. При этом толеран-
тность в этой структуре занимает одно из ведущих мест. Она формируется в единой 
связи с формированием и развитием основных структурных компонентов этического 
мировоззрения.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ:
1.	 Алексеев Н.Г. Проектирование условий развития рефлексивного мышления: Дисс…д-ра психол. наук. 

М. 2002.
2.	 Божович Л.И. Проблемы формирования личности: избранные психологические труды.3-е изд. М.:

МПСИ, Воронеж:НПО «МОДЭК», 2001.
3.	 Выготский Л.С. Собр. соч.: в 6-и т. Т.1. М.: Педагогика. 1982.
4.	 Гусейнов А.А., Апресян Р.Г. Этика. М., 1998. 
5.	 Гутов Е.В. Добро и зло // Совр.философ.словарь / Под общ. Ред.В.Е.Кемерова. М.: Академический 

проект. 2004. С. 198- 200.
6.	 Кобляков В.П. Этическое сознание: Историко-теоретический очерк взаимодействия морального со-

знания и этических воззрений. Л.: ЛГУ. 1979.
7.	 Моспанова Н.Ю. Концептуальная оппозиция «Добро-Зло» в фольклорной языковой картине мира: 

Автореф.дис…канд.филол.наук. Брянск, 2005.
8.	 Ожегов С.И, Шведова Н.Ю. Толковый словарь русского языка. М.: АЗЪ, 1996.
9.	 Пиаже Ж. Моральное суждение у ребенка. М.: Академ. Проект, 2006.
10. �Попова О.М. Особенности чувства комического у дошкольников и система его формирования в 

целях оптимизации эмоционально-нравственного развития: Дис…д-ра психол.наук. Н.Новгород. 
2006.

11. Разин А.В. Этика. М.: Академический проект. 2004.



48 

Вестник № 2

12. Рубинштейн С.Л. Проблемы общей психологии: В 2-х т. Т.1. М.: Педагогика. 1973.
13. Юнг К. Проблемы души нашего времени. М.: Флинта : МПСИ : Прогресс, 2006.

N. Kapustina (Shadrinsk)
PSYCHOLOGY OF THE TOLERANCE AS AN INTERNAL RESOURCE OF PER-

SONALITY
Abstract: The article deals with the results of the analysis of reseach, devoted to the 

problem of tolerance; the author´s approach to the notion «tolerance» is validated; psycho-
logical selective and broad mechanisms of its formation and functioning at the age of 6-11 
years old are examined.

Key words: Tolerance, resources of the person, ethical outlook, world picture.




